
1ÉDITION DÉCEMBRE 2025

ACTUALITÉ
NAT IONSD

ES

ÉDITION NO. 10 DÉCEMBRE 2025

CHRONIQUE

Ce que nous voulons 
protéger en 2026

L’hiver comme enseignant
Ce que la saison froide nous apprend 
encore, génération après génération

Visiter notre site Internet



ÉDITION DÉCEMBRE 20252



3ÉDITION DÉCEMBRE 2025

ACTUALITÉ
NAT IONSD

ES

Volume 1, numéro 10, Décembre 2025

Éditeur
Frédéric Langlais

Tirage : Disponible en version Web au 
actualitedesnations.ca

Contactez-nous
Vous avez une nouvelle ?
dg@actualitedesnations.ca

Réservez votre publicité
pub@actualitedesnations.ca

Actualité des nations
1038 av. De Quen 
Uashat (Québec) 
G4R5E4 
Canada

Sommaire

L’hiver comme enseignant	 4

Les absents de la table	 8

Ce que nous voulons protéger en 2026	 10

Cuisiner pour rassembler	 12         

Littérature autochtone	 14 

Mandy Gull-Masty	 15



ÉDITION DÉCEMBRE 20254

Dans les territoires des Premières Nations du Québec, l’hiver n’a 
jamais été une simple saison. Il est un maître patient, parfois exigeant, 
toujours honnête. Il ralentit les pas, impose l’écoute et rappelle que 
la survie, autrefois comme aujourd’hui, repose sur l’observation, la 
préparation et le respect du rythme naturel. Là où d’autres voient 
l’isolement ou l’inconfort, nos peuples ont toujours reconnu une 
période d’apprentissage.

Avant l’électricité, avant les routes dégagées et les calendriers 
surchargés, l’hiver dictait la vie. Il obligeait à prévoir, à partager, à se 
souvenir. Les réserves accumulées à l’automne, les savoirs transmis 
par les aînés, la capacité à lire la neige, le vent et le ciel faisaient la 

différence entre l’équilibre et le manque. L’hiver ne pardonnait pas 
l’improvisation, mais il récompensait la sagesse.

Aujourd’hui encore, malgré les changements climatiques et les 
réalités modernes, ses enseignements demeurent.

Apprendre à ralentir

L’hiver nous enseigne d’abord la lenteur. Les déplacements se font 
plus rares, les journées raccourcissent, le territoire semble se replier 
sur lui-même. Cette lenteur n’est pas une faiblesse : elle est une 

invitation. Une invitation à observer, à réfléchir, à 
écouter ce qui se dit sans bruit.

Dans plusieurs communautés, les aînés racontent 
que l’hiver était le temps des histoires. Quand les 
activités extérieures diminuaient, la parole prenait 
le relais. On racontait les récits de chasse, les 
légendes, les erreurs du passé et les réussites 
collectives. C’est ainsi que les enseignements 
circulaient. Aujourd’hui, alors que tout va vite, 
l’hiver nous rappelle que certaines vérités ne se 
transmettent qu’à un rythme humain.

La préparation comme acte de respect

L’hiver n’arrive jamais sans prévenir. Pourtant, il 
surprend toujours ceux qui l’ignorent. Il enseigne la 
préparation, non pas comme une source d’anxiété, 
mais comme un geste de respect envers la terre et 
envers les siens.

Ce que la saison froide nous apprend 
encore, génération après génération

L’hiver comme enseignant



5ÉDITION DÉCEMBRE 2025

Préparer le bois de chauffage, 
conserver la viande, réparer les outils, 
renforcer les habitations : ces gestes 
n’étaient pas anodins. Ils étaient 
porteurs de valeurs : responsabilité, 
solidarité, prévoyance. Chaque 
famille savait que son bien-être 
dépendait aussi de celui des autres. 
Quand une maison manquait de bois 
ou de nourriture, la communauté 
intervenait.

Dans un monde moderne où 
l’abondance semble acquise, l’hiver 
nous rappelle que rien n’est garanti. 
Il nous apprend à ne pas gaspiller, à 
partager et à penser au lendemain.

Lire le territoire autrement

La neige transforme le paysage, 
mais elle ne le fait pas disparaître. 
Au contraire, elle révèle. Les traces 
d’animaux deviennent visibles, les 
chemins anciens réapparaissent, 
les cours d’eau se laissent deviner 
sous la glace. Pour ceux qui savent 
regarder, l’hiver parle.

Les chasseurs et trappeurs ont 
toujours appris à lire la neige : sa 
texture, sa profondeur, sa fraîcheur. 
Ces détails racontent le passage du 
temps, les déplacements du vivant, 
les dangers à éviter. Cet apprentissage est un langage en soi, 
transmis de génération en génération.

Même pour ceux qui ne pratiquent plus la chasse, cette capacité à 
lire son environnement reste une leçon essentielle : comprendre où 
l’on se trouve avant d’agir.

L’épreuve de la résilience

L’hiver enseigne aussi la résilience. Il met les corps et les esprits à 
l’épreuve. Le froid fatigue, l’obscurité pèse, l’isolement peut devenir 
lourd. Mais il apprend aussi la force tranquille, celle qui ne s’exhibe 
pas, celle qui dure.

Pour plusieurs Premières Nations, la résilience n’est pas un concept 
abstrait : c’est une réalité vécue. Survivre à l’hiver, historiquement, 

signifiait survivre ensemble. Cette résilience collective se retrouve 
encore aujourd’hui dans la manière dont les communautés affrontent 
les défis contemporains : crises sociales, pertes culturelles, 
bouleversements climatiques.

L’hiver nous rappelle que tenir bon ne signifie pas avancer vite, mais 
avancer ensemble.

Un temps pour se recentrer

L’hiver n’est pas seulement tourné vers la survie physique. Il est aussi 
un temps de recentrage intérieur. Les cérémonies, les moments de 
silence, la contemplation du territoire enneigé favorisent une forme 
d’introspection. On fait le bilan de l’année passée. On réfléchit à ce 
qui doit être laissé derrière et à ce qui mérite d’être porté plus loin.

Dans plusieurs cultures autochtones, l’hiver est associé à la sagesse. 
Non pas parce qu’il apporte toutes les réponses, mais parce qu’il 
enseigne à poser les bonnes questions.

L’enseignant silencieux

L’hiver ne parle pas fort. Il n’impose pas ses leçons par des mots, mais 
par l’expérience. Il ne cherche pas à plaire. Il exige le respect, l’écoute 
et l’humilité. Ceux qui tentent de le dominer sans le comprendre 
en paient le prix. Ceux qui l’observent avec attention en sortent 
transformés.

À une époque où le monde valorise la rapidité, la performance et la 
consommation, l’hiver demeure un rappel essentiel : vivre en équilibre 
demande parfois de ralentir, de se taire et d’apprendre.

L’hiver est un enseignant exigeant, mais juste. Et tant que nous 
prendrons le temps de l’écouter, ses leçons continueront de nous 
guider.



ÉDITION DÉCEMBRE 20256

Il arrive un moment, lors des repas de fin d’année, où le regard 
se pose sur une chaise vide. Personne n’en parle vraiment. 
Elle est là, pourtant, lourde de silence. Pour plusieurs familles 
autochtones, la période des Fêtes n’est pas seulement un temps 
de rassemblement et de chaleur : elle est aussi un temps de 
mémoire. La table devient un lieu où la joie côtoie l’absence.

Les absents de la table prennent plusieurs visages. Il y a les aînés 
partis trop vite, emportant avec eux des histoires confirmées, des 
mots de la langue, des gestes que personne d’autre ne faisait 
exactement de la même manière. Il y a les parents, les frères, les 
sœurs, dont la place reste inscrite dans les habitudes : le rire qui 
manquait, la blague répétée chaque année, la manière particulière 
de servir la nourriture. Et il y a aussi les absences plus complexes, 
celles créées par l’histoire.

Les absences héritées

Dans plusieurs familles des Premières Nations, certaines 
absences ne sont pas dues au temps qui passe, mais aux ruptures 
imposées. Les pensionnats, les placements, les déracinements 
ont fragmenté des lignées entières. Des enfants ne sont jamais 
revenus à la table familiale. D’autres sont revenus changés, 
silencieux, incapables de reprendre leur place.

Ces absences-là ne se voient pas toujours, mais elles se 
ressentent profondément. Elles flottent dans l’air lors des 

rassemblements. Elles se manifestent par des sujets évités, des 
silences prolongés, des regards qui se détournent. La table des 
Fêtes devient alors un lieu chargé d’une mémoire collective qui 
dépasse chaque individu.

Les disparus et les disparues

Pour plusieurs communautés, ces dernières années ont ravivé une 
douleur ancienne : celle des femmes, des filles et des personnes 
bispirituelles disparues ou assassinées. Leur absence n’est pas 
abstraite. Elle est concrète. Elle est ressentie par les mères, les 
grands-mères, les enfants qui grandissent sans comprendre 
pourquoi une place reste vide.

À chaque rassemblement, à chaque repas, leur absence se 
rappelle à nous. Elle nous oblige à nommer ce qui manque, mais 
aussi ce qui a été pris. La table devient alors un lieu de résistance 
: résister à l’oubli, refuser que ces absences soient normalisées.

Le deuil qui ne finit pas

Le deuil, dans nos cultures, n’a jamais été un processus rapide 
ou linéaire. Il se vit dans le temps, dans les saisons, dans les 
gestes répétés. Pourtant, la société moderne laisse peu de place 
à ce deuil prolongé. On attend des gens qu’ils « passent à autre 
chose ». Mais comment passer à autre chose quand l’absence se 

Quand les Fêtes rappellent 
ceux qui ne sont plus là

Les absents de la table



7ÉDITION DÉCEMBRE 2025



ÉDITION DÉCEMBRE 20258

manifeste chaque année, au même moment, autour de la même 
table ?                       

Pour certains, la période des Fêtes ravive des blessures qu’ils 
avaient appris à contenir. Le bruit, la joie, les attentes peuvent 
devenir lourds. Il faut alors composer avec cette réalité : il est 
possible de célébrer tout en portant la tristesse. Les deux peuvent 
coexister.

La table comme lieu de transmission

Malgré tout, la table demeure un espace sacré. C’est là que se 
transmettent les récits, que les noms des absents sont prononcés, 
parfois à voix basse, parfois avec courage. Nommer les absents, 
raconter leur histoire, rappeler ce qu’ils aimaient manger ou dire, 
c’est une manière de les maintenir présents.

Dans plusieurs familles, un geste simple est posé : laisser une 
assiette symbolique, allumer une bougie, prononcer un nom avant 
le repas. Ces gestes ne font pas disparaître la douleur, mais ils lui 
donnent un espace. Ils rappellent que les absents font toujours 
partie du cercle.

Apprendre à faire place à l’absence

Les absents de la table nous enseignent, malgré eux, une leçon 
difficile : celle de faire place à ce qui fait mal sans se laisser 
submerger. Ils nous rappellent que la guérison n’est pas l’oubli, 

mais l’intégration. Intégrer l’absence à la vie, à la mémoire, à 
l’identité collective.

Pour les Premières Nations, cette intégration est essentielle. 
Elle permet de transformer la douleur en force tranquille, en 
vigilance, en transmission. Elle permet aussi de rappeler aux 
plus jeunes que ceux qui ne sont plus là continuent de marcher 
avec nous, autrement.

Continuer malgré tout

Quand la soirée avance et que la table se vide peu à peu, les 
absences restent. Mais il reste aussi la présence de ceux qui 
sont là, vivants, debout, porteurs d’histoires. Continuer à se 
rassembler, malgré la douleur, montre une force immense. C’est 
une affirmation de vie.

Les absents de la table ne disparaissent pas après les Fêtes. Ils 
nous accompagnent toute l’année. Mais en décembre, ils nous 
rappellent avec force que se souvenir est un acte d’amour, et 
que la mémoire est une forme de résistance.



9ÉDITION DÉCEMBRE 2025

Une recette de partage, nourrissante et profondément liée au 
territoire

Ingrédients (6 à 8 personnes) :
◊	 1 kg de viande de gibier (orignal, chevreuil, caribou ou bœuf en 

alternative)

◊	 2 c. à soupe d’huile ou de graisse (canola, tournesol ou graisse 
animale)

◊	 1 gros oignon, haché

◊	 3 carottes, coupées en rondelles

◊	 2 panais ou navets, en cubes

◊	 3 pommes de terre, en cubes

◊	 1 branche de céleri, coupée

◊	 1 litre de bouillon (viande ou légumes)

◊	 1 feuille de laurier

◊	 Sel et poivre au goût

◊	 Herbes au choix (thym, romarin, herbes boréales si disponibles)

Instructions :
1.	 Dans une grande marmite, faire chauffer l’huile à feu moyen.

2.	 Faire dorer la viande coupée en gros cubes pour bien sceller 
les jus.

3.	 Ajouter l’oignon et faire revenir jusqu’à ce qu’il soit translucide.

4.	 Incorporer les légumes racines, bien mélanger.

5.	 Verser le bouillon jusqu’à couvrir les ingrédients.

6.	 Ajouter le laurier et les herbes. Saler et poivrer.

7.	 Couvrir et laisser mijoter à feu doux pendant 1 h 30 à 2 h, 
jusqu’à ce que la viande soit tendre.

8.	 Ajuster l’assaisonnement avant de servir.

Conseils :
◊	 Pour une touche supplémentaire de festivités, saupoudrez 

Ce ragoût se prépare idéalement la veille : les saveurs seront 
encore plus riches.

◊	 Servir avec de la bannique ou du pain maison.

◊	 Chaque famille a sa version : certaines ajoutent de l’orge, 
d’autres des petits fruits séchés pour une touche légèrement 
sucrée.

Pourquoi cette recette rassemble
Le ragoût de gibier est un plat de patience. Il demande du temps, 
de l’attention, et se partage naturellement. Autour de ce chaudron, 
les conversations s’ouvrent, les silences sont respectés, et chacun 
trouve sa place. C’est une cuisine qui nourrit le corps, mais aussi 
la mémoire et les liens.

RECETTE autochtone

Ragoût de gibier aux racines



ÉDITION DÉCEMBRE 202510

À l’approche d’une nouvelle année, une question revient avec 
insistance dans plusieurs communautés des Premières Nations 
: qu’est-ce que nous voulons protéger, vraiment ? Pas ce que 
l’on dit par réflexe, pas ce que l’on répète dans les discours, mais 
ce qui compte au plus profond. En 2026, alors que les pressions 
économiques, climatiques et sociales s’intensifient, cette question 
devient un acte politique et culturel en soi.

Protéger, ce n’est pas seulement défendre contre une menace 
visible. C’est aussi prendre soin, nourrir, transmettre. C’est faire 
des choix, parfois difficiles, sur ce que l’on refuse de sacrifier.

Le territoire, encore et toujours

Le territoire demeure au cœur de tout. Non pas comme un 
symbole figé, mais comme un être vivant. Forêts, rivières, lacs, 
zones de chasse et de cueillette ne sont pas des ressources 
interchangeables : ils sont des relations. En 2026, ce que nous 
voulons protéger, c’est la possibilité de continuer à marcher sur la 
terre sans devoir constamment justifier notre présence.

Les projets industriels, les changements climatiques et la 
surexploitation mettent à l’épreuve cet équilibre fragile. Protéger 
le territoire, ce n’est pas refuser toute transformation, mais exiger 
d’être au centre des décisions, selon nos lois, nos savoirs et nos 
rythmes. C’est aussi refuser que le développement se fasse au 
détriment des générations futures.

L’eau comme promesse de vie

Si le territoire est le corps, l’eau en est le sang. Plusieurs 
communautés savent déjà ce que signifie vivre sous avis 
d’ébullition, voir les rivières se troubler, constater la diminution 
des poissons. En 2026, protéger l’eau n’est plus un slogan : c’est 
une urgence.

L’eau porte la mémoire. Elle relie les communautés entre elles. Elle 
nourrit, soigne, purifie. La protéger, c’est reconnaître qu’aucune 
économie ne vaut une source contaminée. C’est aussi affirmer 
que l’eau ne peut être réduite à une marchandise ou à un simple 
service.

La langue, cœur battant de l’identité

Chaque langue 
autochtone porte 
une vision du monde 
unique. Pourtant, 
plusieurs sont 
fragilisées. En 2026, 
ce que nous voulons 
protéger, ce sont 
nos mots — ceux 
que nos grands-
parents parlaient 
naturellement, 
ceux que certains 
enfants redécouvrent 
aujourd’hui avec fierté.

Protéger la langue, ce 
n’est pas seulement 
offrir des cours 
ou produire des 
dictionnaires. C’est 
créer des espaces 
où elle peut vivre : 
à la maison, dans 
les écoles, dans les 
médias, dans l’art. C’est 
accepter aussi qu’elle 

Ce que nous voulons 
protéger en 2026
Nommer l’essentiel pour rester debout, ensemble       



11ÉDITION DÉCEMBRE 2025

évolue, qu’elle se transforme, sans perdre son âme. Une langue 
vivante est une langue utilisée, aimée, transmise sans honte.

Les enfants et les jeunes                                                        

Protéger l’avenir, c’est d’abord protéger ceux qui le portent. En 
2026, nos enfants et nos jeunes font face à des réalités complexes 
: pression sociale, crise identitaire, dépendances, anxiété, mais 
aussi créativité, lucidité et courage.

Les protéger, ce n’est pas les surprotéger. C’est leur offrir des 
repères solides, une fierté culturelle, des adultes présents. C’est 
leur dire qu’ils ont le droit d’être qui ils sont, sans devoir se couper 
d’une partie d’eux-mêmes pour être acceptés. C’est aussi les 
écouter réellement, même lorsque leurs paroles dérangent.

Les aînés, gardiens du temps long

À l’autre extrémité du cercle, les aînés demeurent des piliers. En 
2026, protéger les aînés signifie reconnaître leur rôle au-delà des 
cérémonies et des symboles. Leur parole est une boussole. Leur 
mémoire permet d’éviter de répéter certaines erreurs.

Protéger les aînés, c’est leur assurer des conditions de vie 
dignes, un accès aux soins, mais aussi une place active dans la 
communauté. C’est créer des ponts entre les générations, pour 
que le savoir circule dans les deux sens.

La santé globale

La santé ne se limite pas au corps. Elle inclut l’esprit, le cœur, les 
relations. En 2026, ce que nous voulons protéger, c’est le droit 
de guérir à notre manière. Cela passe par l’accès à des services 

Ce que nous voulons 
protéger en 2026

adaptés, mais aussi par la reconnaissance des pratiques 
traditionnelles, de la guérison communautaire, du lien avec la 
terre.

Protéger la santé, c’est aussi briser les silences autour des 
dépendances, des traumatismes, du suicide. Ce n’est pas un 
aveu de faiblesse : c’est un acte de courage collectif.

La dignité et l’autodétermination

Au fond, ce que nous voulons protéger en 2026, c’est notre 
dignité. Le droit de décider pour nous-mêmes. Le droit de ne pas 
être constamment définis par nos blessures, mais par notre force, 
notre créativité et notre avenir.

L’autodétermination n’est pas un privilège à négocier. C’est un 
droit fondamental. La protéger signifie rester vigilants, solidaires, 
informés. Cela signifie aussi cultiver l’unité dans la diversité des 
nations.

Choisir ce qui compte

Protéger, c’est choisir. On ne peut pas tout défendre en même 
temps, de la même manière. En 2026, il nous faudra faire des 
choix clairs, alignés avec nos valeurs. Ces choix ne seront pas 
toujours faciles, mais ils seront nécessaires.

Ce que nous voulons protéger, au final, ce n’est pas seulement ce 
que nous avons perdu ou risquons de perdre. C’est ce que nous 
sommes encore, profondément. Tant que nous saurons nommer 
l’essentiel, nous resterons debout.



ÉDITION DÉCEMBRE 202512

Dans plusieurs communautés des Premières Nations, cuisiner n’a 
jamais été un simple acte quotidien. C’est un geste relationnel, un 
langage silencieux, une manière de prendre soin. Autour du feu, 
du poêle ou de la table, la nourriture a toujours servi à rassembler 
les corps, mais aussi les mémoires, les histoires et les générations. 
Cuisiner, c’est nourrir bien plus que l’estomac.

À l’approche des rassemblements, des fêtes ou des moments 
importants de la vie communautaire, la cuisine devient un espace 
central. On s’y retrouve tôt le matin, parfois la veille. Les gestes 
se répètent, souvent appris sans recette écrite, transmis par 
l’observation, par la présence. Chaque plat raconte quelque chose 
: le territoire, la saison, la famille.

La cuisine comme mémoire vivante

Avant l’arrivée des produits industriels et des épiceries modernes, 
la cuisine autochtone reposait sur le savoir du territoire. Poissons 
fumés, viandes séchées, petits fruits conservés, racines et plantes 
médicinales : tout provenait de la terre et de l’eau. Ces pratiques 
n’étaient pas seulement fonctionnelles, elles étaient culturelles.

Aujourd’hui encore, préparer un ragoût de gibier, une bannique 
ou un poisson sur planche de bois, c’est faire revivre des gestes 
anciens. Même lorsque les ingrédients ont changé, l’intention 
demeure : nourrir le groupe, partager ce qui est disponible, honorer 
le don reçu. La cuisine devient alors un acte de continuité, une 
façon de dire que la culture est toujours vivante.

La table comme cercle

Dans plusieurs familles autochtones, la table ne suit pas toujours 
les règles rigides. On s’assoit où il y a de la place. Les enfants 
circulent. Les conversations se croisent. On sert souvent plus que 
nécessaire, par précaution, par générosité. Car la table est un 
cercle : elle accueille ceux qui arrivent, même à la dernière minute.

Cuisiner pour rassembler, c’est prévoir large. C’est s’assurer que 
personne ne repartira le ventre vide. C’est aussi accepter que 
la cuisine soit parfois bruyante, désordonnée, pleine de vie. Ce 
désordre apparent est en réalité un signe de santé communautaire.

Cuisiner pour rassembler

   



13ÉDITION DÉCEMBRE 2025

Nourrir le corps, apaiser l’esprit

La nourriture joue aussi un rôle essentiel dans la guérison. 
Après un deuil, lors d’une cérémonie, après une période difficile, 
on cuisine. Non pas pour effacer la douleur, mais pour créer un 
espace sécurisant. Offrir un plat chaud, c’est offrir une présence, 
sans forcément trouver les mots justes.

Dans ce sens, cuisiner est un acte de soin. Il permet de ralentir, 
de se recentrer, de faire quelque chose de concret quand 
les émotions sont trop lourdes. Pour plusieurs personnes, se 
retrouver en cuisine avec une tante, une grand-mère ou un ami 
est parfois plus apaisant qu’une longue discussion.

Transmission entre les générations

La cuisine est l’un des rares espaces où les générations se croisent 
naturellement. Les enfants observent, posent des questions, 
goûtent. Les aînés corrigent un geste, racontent une anecdote, 
expliquent pourquoi on fait les choses ainsi et pas autrement

Cette transmission n’est pas formelle. Elle se fait dans le quotidien, 
dans la répétition. Elle permet aux plus jeunes de développer 
une confiance, une autonomie, mais aussi un sentiment 
d’appartenance. Apprendre à cuisiner un plat traditionnel, c’est 
apprendre d’où l’on vient.

Adapter sans se perdre

Cuisiner pour rassembler aujourd’hui implique aussi de s’adapter. 
Les réalités ont changé : allergies, choix alimentaires, accès inégal 
aux aliments traditionnels. Pourtant, cette adaptation n’efface 
pas l’essence de la cuisine autochtone. Elle la transforme.

Ajouter des ingrédients modernes à une recette ancienne, ce 
n’est pas trahir la tradition. C’est la faire vivre dans le présent. 
Ce qui compte, ce n’est pas la pureté d’une recette, mais l’esprit 
dans lequel elle est préparée : partage, respect, intention.

La cuisine comme acte politique

Sans toujours le nommer ainsi, cuisiner peut aussi être un 
acte politique. Choisir de valoriser les aliments du territoire, de 
transmettre des recettes autochtones, de cuisiner en langue 
ancestrale, c’est affirmer une identité. C’est refuser l’effacement.

Dans les rassemblements communautaires, les pow-wow, les 
fêtes locales, la cuisine joue un rôle central. Elle crée un espace 
où les gens se reconnaissent, où les différences s’effacent le 
temps d’un repas. Elle rappelle que la communauté existe par les 
liens qu’elle entretient.

Se rassembler, encore et toujours

À une époque où l’isolement est de plus en plus présent, cuisiner 
pour rassembler est un geste précieux. Il demande du temps, de 
l’énergie, de la patience. Mais il offre en retour quelque chose de 
fondamental : le sentiment de faire partie d’un tout.

Cuisiner, c’est dire : « Tu es attendu. Tu as ta place. » Tant que ces 
gestes existeront, tant que des mains se mettront à l’ouvrage 
pour nourrir le groupe, les communautés continueront de se 
renforcer, une bouchée à la fois.



ÉDITION DÉCEMBRE 202514

LITTÉRATURE Autochtone
L’amie de mon père
Moira-Uashteskun Bacon, écrivaine innue originaire de Pekuakamiulnuatsh (Mashteuiatsh) 
au Québec. 

Paru récemment chez Éditions Hannenorak et recommandé dans les sélections littéraires mettant 
en valeur la littérature autochtone francophone. 

L’amie de mon père raconte l’histoire de Maria, une jeune fille qui passe l’été dans la communauté 
de Pimitshuan avec son père, Tom Basile, convaincue qu’il la déteste. Rapidement, elle croise 
Kukuminash, une aînée mystérieuse, et fait l’expérience d’événements étranges — comme une 
pluie de pollen inhabituelle — qui la propulsent dans une forme de voyage intérieur et temporel. 
Elle se retrouve à côtoyer son père lorsqu’il était adolescent, à un moment charnière précédant 
une tragédie qui a marqué la communauté et façonné son présent.

Le roman mêle réalité et éléments oniriques pour explorer les thèmes du lien familial, de la mémoire, 
du deuil, et des blessures transgénérationnelles. C’est une œuvre puissante et poétique qui 
illustre comment le passé continue de vivre dans le présent, et comment la compréhension de 
l’un peut éclairer l’autre. 

Pourquoi ce livre est populaire en 2025

Il a été recommandé par l’initiative Je lis autochtone!, qui met de l’avant les œuvres francophones 
d’auteurs autochtones au Canada. 

Il est l’un des romans récents les plus commentés en littérature autochtone francophone, 
notamment parmi les jeunes lecteurs et les communautés autochtones, pour son traitement 
sensible de l’identité et des relations familiales. 

L’autrice Moira-Uashteskun Bacon est citée comme une voix émergente et significative dans la 
littérature autochtone contemporaine en français.



15ÉDITION DÉCEMBRE 2025

En 2025, Mandy Gull-Masty s’impose comme l’une des figures 
autochtones les plus influentes du Canada. Originaire de la 
communauté crie de Waswanipi, au Québec, elle incarne une 
nouvelle génération de leaders autochtones capables de faire 
le pont entre les réalités du terrain et les plus hautes sphères 
décisionnelles du pays.

Son parcours est marqué par une série de premières. Avant 
d’entrer en politique fédérale, Mandy Gull-Masty est devenue 
la première femme grande cheffe du Grand Conseil des Cris du 
Québec, un rôle clé dans la défense des droits, du territoire et 
de l’autonomie de la Nation crie. À ce poste, elle s’est distinguée 
par une approche à la fois ferme et rassembleuse, mettant de 
l’avant le dialogue, la gouvernance responsable et la protection 
des générations futures.

En 2025, son influence prend une dimension nationale lorsqu’elle 
est élue députée fédérale dans la circonscription d’Abitibi–
Baie-James–Nunavik–Eeyou. Peu après, elle est nommée 
ministre des Services aux Autochtones du Canada, devenant 
ainsi la première personne autochtone à occuper ce poste 
stratégique. Cette nomination marque un moment historique 
: pour la première fois, une femme issue des Premières Nations 
se retrouve directement responsable d’un ministère au cœur 
des relations entre l’État canadien et les peuples autochtones. 

une voix crie au cœur du pouvoir en 2025

Mandy Gull-Masty

À la tête de ce ministère, Mandy Gull-Masty hérite de dossiers 
complexes : accès aux services essentiels, logement, santé, 
protection de l’enfance, infrastructures et autodétermination. 
Elle arrive toutefois avec une crédibilité unique. Elle connaît de 
l’intérieur les défis vécus dans les communautés, mais aussi leurs 
forces, leurs solutions et leur capacité de gouvernance.

Son leadership repose sur une conviction claire : les politiques 
autochtones ne peuvent plus être élaborées sans les peuples 
autochtones. Elle insiste sur la nécessité d’écouter les 
communautés, de respecter les savoirs locaux et de soutenir 
des solutions conçues par et pour les Premières Nations. Pour 
plusieurs observateurs, sa présence au Conseil des ministres 
contribue à changer le ton et la dynamique des discussions à 
Ottawa.

Pour les Premières Nations du Québec, Mandy Gull-Masty 
représente bien plus qu’une ministre. Elle est un symbole de 
représentation réelle, un rappel que les voix autochtones peuvent 
— et doivent — occuper les espaces de pouvoir. Son parcours 
inspire particulièrement les femmes et les jeunes, en montrant 
qu’il est possible de demeurer ancré dans son identité tout en 
influençant les décisions nationales.



ÉDITION DÉCEMBRE 202516

Joyeuses fêtes

Minu nipaiamiak ashit tshikaishuat

Nous vous souhaitons du beau temps en famille


