ACT@}/% ITE =2
T l/d .1 'f _ \F -}‘17

CHRONIQUE

CE QUE NOUS VOUIONS
PROTEGER EN 2026

N 49 - Ll
l/\"" ¢ 'HVER COMIVIE ENSE]GNANT X -}
C(E QUE LA SAISON FP\,IDE NOUS APPREND
ENG@RE, GENERATION APRES GENERATION
I L R o . :

ﬁ;{.



L

rr-,;rw—: q
% ﬁ*ﬂuﬂﬁ:‘

5
Ml

A --w‘f
La grande famille de

GROUPE OLIVIER SEPT-ILES VOUS SOUHAITE
bonheur, santé et partage en cette période de Fétes.

L]
S48 * - ]
. L+] =
.“‘ ]
- _. E
o .

d ATC

Nous espérons continuer d’avancer a vos cotés...
Nous vous remercions d avoir été la pour nous.

O IV.EH 115:; rue Monseigneur-Blanche
l— Sept-lles, QC G4R 3E?
”  NISSAN | SEPT-ILES 418 968-6000

LASSOCIATION DES COMNCESSIOMMNAIRES MNISSAN DU QUEBEC

o IVIEH 119, rue Monseigneur-Blanche
2. L Sept-iles, QC G4R 3G7

” CHRYSLER | SEPT-ILES 418 962.0842
COMSULTEZ olivierfordseptiles.com

670, avenue Brachu

o LIVIE ' L’H‘t”P“ QC G4R 2

FORD | SEPT-ILES 418 962-3301

COMSULTEZ olivierfordseptiles.com

106, rue Maltais
SLVIER S

CONSLULTEZ olivieroccasionseptiles.com




Sommaire

L’hiver comme enseignant

Les absents de la table

Ce que nous voulons protéger en 2026
Cuisiner pour rassembler

Littérature autochtone

Mandy Gull-Masty

10
12
14
15

ol
FOHONS

ACTUALITE
SNATIONS

Volume 1, numéro 10, Décembre 2025

Editeur
Frédéric Langlais

Tirage : Disponible en version Web au
actualitedesnations.ca

Contactez-nous
Vous avez une nouvelle ?
dg@actualitedesnations.ca

Réservez votre publicité
pub@actualitedesnations.ca

Actualité des nations
1038 av. De Quen
Uashat (Québec)
G4R5E4

Canada



~X

CE QUE LA SAISON FRQIDE NOUS APPREND
ENCRE, GENERATION APRES GENERATION

Dans les territoires des Premiéres Nations du Québec, I'hiver n'a
jamais été une simple saison. Il est un maitre patient, parfois exigeant,
toujours honnéte. Il ralentit les pas, impose I'écoute et rappelle que
la survie, autrefois comme aujourd’hui, repose sur l'observation, la
préparation et le respect du rythme naturel. La ou d’autres voient
lisolement ou linconfort, Nnos peuples ont toujours reconnu une
période d'apprentissage.

Avant lélectricité, avant les routes dégagées et les calendriers
surchargés, I'niver dictait la vie. Il obligeait a prévoir, a partager, a se
souvenir. Les réserves accumulées a l'lautomne, les savoirs transmis
par les ainés, la capacité a lire la neige, le vent et le ciel faisaient la

différence entre I'équilibre et le manque. L'hiver ne pardonnait pas
limprovisation, mais il rfécompensait la sagesse.

Aujourd’hui encore, malgré les changements climatiques et les
réalités modernes, ses enseignements demeurent.

Apprendre a ralentir

L’hiver nous enseigne d'abord la lenteur. Les déplacements se font

plus rares, les journées raccourcissent, le territoire semble se replier

sur lui-méme. Cette lenteur n'est pas une faiblesse : elle est une
invitation. Une invitation a observer, a réfléchir, a
écouter ce qui se dit sans bruit.

Dans plusieurs communautés, les ainés racontent
que I'hiver était le temps des histoires. Quand les
activités extérieures diminuaient, la parole prenait
le relais. On racontait les récits de chasse, les
légendes, les erreurs du passé et les réussites
collectives. Cest ainsi que les enseignements
circulaient. Aujourd’hui, alors que tout va vite,
I'hiver nous rappelle que certaines vérités ne se
transmettent qu’a un rythme humain.

La préparation comme acte de respect

L’hiver n‘arrive jamais sans prévenir. Pourtant, il
surprend toujours ceux qui I'ignorent. Il enseigne la
préparation, non pas comme une source d'anxiété,
mais comme un geste de respect envers la terre et
envers les siens.



Préparer le bois de chauffage,
conserver la viande, réparer les outils,
renforcer les habitations : ces gestes
n'étaient pas anodins. lls étaient
porteurs de valeurs : responsabilité,
solidarité, prévoyance. Chaque
famille savait que son bien-étre
dépendait aussi de celui des autres.
Quand une maison manqguait de bois
ou de nourriture, la communauté
intervenait.

Dans un monde moderne ou
labondance semble acquise, I'hiver
nous rappelle que rien n'est garanti.
Il nous apprend a ne pas gaspiller, a
partager et a penser au lendemain.

Lire le territoire autrement

La neige transforme le paysage,
mais elle ne le fait pas disparaitre.
Au contraire, elle révéele. Les traces
d’'animaux deviennent visibles, les
chemins anciens réapparaissent,
les cours deau se laissent deviner
sous la glace. Pour ceux qui savent
regarder, I'hiver parle.

Les chasseurs et trappeurs ont
toujours appris a lire la neige : sa
texture, sa profondeur, sa fraicheur.
Ces détails racontent le passage du
temps, les déplacements du vivant,
les dangers a éviter. Cet apprentissage est un langage en soi,
transmis de génération en génération.

Méme pour ceux qui ne pratiquent plus la chasse, cette capacité a
lire son environnement reste une lecon essentielle : comprendre ou
I'on se trouve avant d'agir.

L'épreuve de la résilience

L'hiver enseigne aussi la résilience. Il met les corps et les esprits a
I'épreuve. Le froid fatigue, 'obscurité pese, lisolement peut devenir
lourd. Mais il apprend aussi la force tranquille, celle qui ne s'exhibe
pas, celle qui dure.

Pour plusieurs Premieres Nations, la résilience n’est pas un concept
abstrait : c'est une realité vécue. Survivre a I'hiver, historiquement,

Joyerney |etes!

* 1(844) 241-0022
marilene.gill@parl.gc.ca

_——

MARILENEGILL

DEPUTEE DU BLOC QUEBECOIS
COTE-NORD-KAWAWACHIKAMACH-NITASSNAN

signifiait survivre ensemble. Cette résilience collective se retrouve
encore aujourd’huidans la maniere dont les communautés affrontent

les défis contemporains
bouleversements climatiques.

crises sociales, pertes culturelles,

L’hiver nous rappelle que tenir bon ne signifie pas avancer vite, mais
avancer ensemble.

Un temps pour se recentrer

L’hiver n'est pas seulement tourné vers la survie physique. Il est aussi
un temps de recentrage intérieur. Les cérémonies, les moments de
silence, la contemplation du territoire enneigé favorisent une forme
d'introspection. On fait le bilan de 'année passée. On réfléchit a ce
qui doit étre laissé derriere et a ce qui mérite d'étre porté plus loin.

Dans plusieurs cultures autochtones, I'hiver est associé a la sagesse.
Non pas parce qu'il apporte toutes les réponses, mais parce gu'il
enseigne a poser les bonnes questions.

L'enseignant silencieux

L’hiver ne parle pas fort. Il n'impose pas ses legons par des mots, mais
par l'expérience. Il ne cherche pas a plaire. Il exige le respect, I'écoute
et 'numilité. Ceux qui tentent de le dominer sans le comprendre
en paient le prix. Ceux qui 'observent avec attention en sortent
transformés.

A une épogue ol le monde valorise la rapidité, la performance et la
consommation, I'niver demeure un rappel essentiel : vivre en équilibre
demande parfois de ralentir, de se taire et d'apprendre.

L'hiver est un enseignant exigeant, mais juste. Et tant que nous
prendrons le temps de I'écouter, ses lecons continueront de nous
guider.



i £S ABSENTS DE LA TABLE

QUAND LES FETES RAPPELLENT
CEUX QUI NE SONT PLUS LA

Il arrive un moment, lors des repas de fin d'année, ou le regard
se pose sur une chaise vide. Personne n'en parle vraiment.
Elle est la, pourtant, lourde de silence. Pour plusieurs familles
autochtones, la période des Fétes n'est pas seulement un temps
de rassemblement et de chaleur : elle est aussi un temps de
mémoire. La table devient un lieu ou la joie cbtoie I'absence.

Les absents de la table prennent plusieurs visages. Il y a les ainés
partis trop vite, emportant avec eux des histoires confirmées, des
mots de la langue, des gestes que personne d'autre ne faisait
exactement de la méme maniére. Il y a les parents, les freres, les
sceurs, dont la place reste inscrite dans les habitudes : le rire qui
manquait, la blague répétée chaque année, la maniere particuliere
de servir la nourriture. Et il y a aussi les absences plus complexes,
celles créées par I'histoire.

Les absences héritées

Dans plusieurs familles des Premiéres Nations, certaines
absences ne sont pas dues au temps qui passe, mais aux ruptures
imposées. Les pensionnats, les placements, les déracinements
ont fragmenté des lignées entieres. Des enfants ne sont jamais
revenus a la table familiale. D'autres sont revenus changés,
silencieux, incapables de reprendre leur place.

Ces absences-la ne se voient pas toujours, mais elles se
ressentent profondément. Elles flottent dans lair lors des

6

rassemblements. Elles se manifestent par des sujets évités, des
silences prolongés, des regards qui se détournent. La table des
Fétes devient alors un lieu chargé d'une mémoire collective qui
dépasse chaque individu.

Les disparus et les disparues

Pour plusieurs communautés, ces derniéres années ont ravivé une
douleur ancienne : celle des femmes, des filles et des personnes
bispirituelles disparues ou assassinées. Leur absence n'est pas
abstraite. Elle est concrete. Elle est ressentie par les méres, les
grands-meéres, les enfants qui grandissent sans comprendre
pourquoi une place reste vide.

A chaque rassemblement, & chaque repas, leur absence se
rappelle a nous. Elle nous oblige a nommer ce qui mangue, mais
aussi ce qui a été pris. La table devient alors un lieu de résistance
: résister a l'oubli, refuser que ces absences soient normalisées.

Le deuil qui ne finit pas

Le deuil, dans nos cultures, n'a jamais été un processus rapide
ou linéaire. Il se vit dans le temps, dans les saisons, dans les
gestes répétés. Pourtant, la société moderne laisse peu de place
a ce deuil prolongé. On attend des gens qu'ils « passent a autre
chose ». Mais comment passer a autre chose quand I'absence se



Agora du Vieux-Port Festival Fono Le Rockonteur

Aluminerie Alouettes Festival Kwei Les Capitales de Québec
Amik Francoféte Loc

Bloc Quebecois Galeries montagnaises Mishkau Construction
Carnaval de Québec Garage Dany Lapointe Grand Prix de Trois-Riviéres
Cirque de la Pointe-Séche Groupe Gestev Quality Inn

Festigrill Groupe Olivier Rio Tinto

Festival de Saint-Tite Instituts Takapesh St-Roch en féte

Festival d'été de Québec Le Cavac

mum[lmmm
De |a part de toute I'e’qume. nous vous suuhaltnns un Juyeux temps des fetes!

Tshima minu- mpalamlalek kie, tshima minupaniek" ume ussipipun!

-




\\\\&! N\

manifeste chaque année, au méme moment, autour de la méme
table ?

Pour certains, la période des Fétes ravive des blessures gu'ils
avaient appris a contenir. Le bruit, la joie, les attentes peuvent
devenir lourds. Il faut alors composer avec cette réalité : il est
possible de célébrer tout en portant la tristesse. Les deux peuvent
coexister.

La table comme lieu de transmission

Malgré tout, la table demeure un espace sacré. Cest la que se
transmettent lesrécits, que lesnoms des absents sont prononcés,
parfois a voix basse, parfois avec courage. Nommer les absents,
raconter leur histoire, rappeler ce gu'ils aimaient manger ou dire,
c’est une maniere de les maintenir présents.

Dans plusieurs familles, un geste simple est posé : laisser une
assiette symbolique, allumer une bougie, prononcer un nom avant
le repas. Ces gestes ne font pas disparaitre la douleur, mais ils lui
donnent un espace. lIs rappellent que les absents font toujours
partie du cercle.

Apprendre a faire place al'absence

Les absents de la table nous enseignent, malgré eux, une lecon
difficile : celle de faire place a ce qui fait mal sans se laisser
submerger. lIs nous rappellent que la guérison n'est pas I'oubli,

Tshmishta-atamishkatin ume
nipaiamianarn, tshima
mishta-minuatamin kie tshima shuk”
minupanin ume pipun,

%ﬂw“% ‘

Meilleurs voeux pour Noél, plein de joie
e} une annee remplie de bonheur

mais l'intégration. Intégrer l'absence a la vie, a la mémoire, a
l'identité collective.

Pour les Premiéres Nations, cette intégration est essentielle.
Elle permet de transformer la douleur en force tranquille, en
vigilance, en transmission. Elle permet aussi de rappeler aux
plus jeunes que ceux qui ne sont plus la continuent de marcher
avec nous, autrement.

Continuer malgré tout

Quand la soirée avance et que la table se vide peu a peu, les
absences restent. Mais il reste aussi la présence de ceux qui
sont 13, vivants, debout, porteurs d’histoires. Continuer a se
rassembler, malgré la douleur, montre une force immense. C'est
une affirmation de vie.

Les absents de la table ne disparaissent pas apres les Fétes. IIs
nous accompagnent toute 'année. Mais en décembre, ils nous
rappellent avec force que se souvenir est un acte d'amour, et
que la mémoire est une forme de résistance.

redi

Les Galeries W

MONTAGNAISES

b b




RECETTE

=

Une recette de partage, nourrissante et profondément liée au
territoire

Ingrédients (6 a 8 personnes) :

¢ 1kg de viande de gibier (orignal, chevreuil, caribou ou boeuf en
alternative)

¢ 2c.asoupe d'huile ou de graisse (canola, tournesol ou graisse
animale)

1 gros oignon, haché

3 carottes, coupées en rondelles

2 panais ou navets, en cubes

3 pommes de terre, en cubes

1 branche de céleri, coupée

1 litre de bouillon (viande ou légumes)
1 feuille de laurier

Sel et poivre au godt

L e R R > TR > TR SR S o

Herbes au choix (thym, romarin, herbes boréales si disponibles)

Instructions :

1. Dans une grande marmite, faire chauffer I'huile a feu moyen.

2. Faire dorer la viande coupée en gros cubes pour bien sceller
les jus.

3. Ajouter I'oignon et faire revenir jusqu’a ce qu'il soit translucide.
4. Incorporer les légumes racines, bien mélanger.

5. Verser le bouillon jusqu’a couvrir les ingrédients.

6. Ajouter le laurier et les herbes. Saler et poivrer.

7. Couvrir et laisser mijoter a feu doux pendant 1 h 30 a 2 h,
jusqu’a ce que la viande soit tendre.

8. Ajuster I'assaisonnement avant de servir.

Conseils ;

¢ Pour une touche supplémentaire de festivités, saupoudrez
Ce rago(t se prépare idéalement la veille : les saveurs seront
encore plus riches.

¢ Servir avec de la bannique ou du pain maison.

¢ Chaque famille a sa version : certaines ajoutent de l'orge,
d’'autres des petits fruits séchés pour une touche Iégerement
sucree.

Pourquoi cette recette rassemble

Le ragoUt de gibier est un plat de patience. Il demande du temps,
de l'attention, et se partage naturellement. Autour de ce chaudron,
les conversations s’ouvrent, les silences sont respectés, et chacun
trouve sa place. C'est une cuisine qui nourrit le corps, mais aussi
la mémoire et les liens.



&bk QUE NOUS VOULONS

PROTEGER EN 2026

A I'approche d'une nouvelle année, une question revient avec
insistance dans plusieurs communautés des Premieres Nations
: qu'est-ce que nous voulons protéger, vraiment ? Pas ce que
I'on dit par réflexe, pas ce que I'on répete dans les discours, mais
ce qui compte au plus profond. En 2026, alors que les pressions
économiques, climatiques et sociales s’intensifient, cette question
devient un acte politique et culturel en soi.

Protéger, ce n'est pas seulement défendre contre une menace
visible. C'est aussi prendre soin, nourrir, transmettre. Cest faire
des choix, parfois difficiles, sur ce que I'on refuse de sacrifier.

Le territoire, encore et toujours

Le territoire demeure au coeur de tout. Non pas comme un
symbole figé, mais comme un étre vivant. Foréts, rivieres, lacs,
zones de chasse et de cueillette ne sont pas des ressources
interchangeables : ils sont des relations. En 2026, ce que nous
voulons protéger, c’est la possibilité de continuer a marcher sur la
terre sans devoir constamment justifier notre présence.

Les projets industriels, les changements climatiques et la
surexploitation mettent a I'épreuve cet équilibre fragile. Protéger
le territoire, ce n'est pas refuser toute transformation, mais exiger
d'étre au centre des décisions, selon nos lois, nos savoirs et nos
rythmes. C'est aussi refuser que le développement se fasse au
détriment des générations futures.

L'eau comme promesse de vie

Si le territoire est le corps, 'eau en est le sang. Plusieurs
communautés savent déja ce que signifie vivre sous avis
d’ébullition, voir les rivieres se troubler, constater la diminution
des poissons. En 2026, protéger I'eau n'est plus un slogan : c'est
une urgence.

10

L’eau porte la mémoire. Elle relie les communautés entre elles. Elle
nourrit, soigne, purifie. La protéger, c'est reconnaitre qu'aucune
économie ne vaut une source contaminée. C'est aussi affirmer
gue l'eau ne peut étre réduite a une marchandise ou a un simple
service.

La langue, coeur battant de l'identité

Chaque langue
autochtone porte
une vision du monde
unique. Pourtant,
plusieurs sont
fragilisées. En 2026,
ce que nous voulons
protéger, ce sont
nos mots — ceux
que nos grands-
parents parlaient
naturellement,

ceux que certains

enfants redécouvrent
aujourd’hui avec fierte.

Protéger la langue, ce
N'est pas seulement

offrir des cours
ou produire des
dictionnaires. Clest
créer des espaces
ou elle peut vivre

a la maison, dans

les écoles, dans les
meédias, dans I'art. C'est
accepter aussi qu'elle




évolue, gu'elle se transforme, sans perdre son ame. Une langue
vivante est une langue utilisée, aimée, transmise sans honte.

Les enfants et les jeunes

Protéger l'avenir, c’est d’abord protéger ceux qui le portent. En
2026, nos enfants et nos jeunes font face a des réalités complexes
: pression sociale, crise identitaire, dépendances, anxiété, mais
aussi créativité, lucidité et courage.

Les protéger, ce n'est pas les surprotéger. C'est leur offrir des
reperes solides, une fierté culturelle, des adultes présents. C'est
leur dire gu'’ils ont le droit d'étre qui ils sont, sans devoir se couper
d'une partie deux-mémes pour étre acceptés. Cest aussi les
écouter réellement, méme lorsque leurs paroles dérangent.

Les ainés, gardiens du temps long

A l'autre extrémité du cercle, les alnés demeurent des piliers. En
2026, protéger les ainés signifie reconnaitre leur réle au-dela des
cérémonies et des symboles. Leur parole est une boussole. Leur
mémoire permet d'éviter de répéter certaines erreurs.

Protéger les ainés, c'est leur assurer des conditions de vie
dignes, un accés aux soins, mais aussi une place active dans la
communauté. C'est créer des ponts entre les générations, pour
que le savoir circule dans les deux sens.

La santé globale

La santé ne se limite pas au corps. Elle inclut I'esprit, le coeur, les
relations. En 2026, ce que nous voulons protéger, c'est le droit
de guérir a notre maniere. Cela passe par l'acces a des services

JOYEUX
NOEL !

BONNE ET HEUREUSE

Aﬂﬁﬁﬁ zo0zé6 !
LEMIRE.INFO

1800 567-56433 | 319 762-3733
sebastion.lemiresparl.ge.ca

adaptés, mais aussi par la reconnaissance des pratiques
traditionnelles, de la guérison communautaire, du lien avec la
terre.

Protéger la santé, c’est aussi briser les silences autour des
dépendances, des traumatismes, du suicide. Ce n'est pas un
aveu de faiblesse : c'est un acte de courage collectif.

La dignité et I'autodétermination

Au fond, ce que nous voulons protéger en 2026, c’est notre
dignité. Le droit de décider pour nous-mémes. Le droit de ne pas
étre constamment définis par nos blessures, mais par notre force,
notre créativité et notre avenir.

L'autodétermination n’est pas un privilege a négocier. C'est un
droit fondamental. La protéger signifie rester vigilants, solidaires,
informés. Cela signifie aussi cultiver 'unité dans la diversité des
nations.

Choisir ce qui compte

Protéger, c'est choisir. On ne peut pas tout défendre en méme
temps, de la méme maniere. En 2026, il nous faudra faire des
choix clairs, alignés avec nos valeurs. Ces choix ne seront pas
toujours faciles, mais ils seront nécessaires.

Ce que nous voulons protéger, au final, ce n'est pas seulement ce
gue nous avons perdu ou risquons de perdre. C'est ce que nous
sommes encore, profondément. Tant que nous saurons nommer
'essentiel, nous resterons debout.

Celebrez e patrimoine, la diversite culturelle et les
réalisations remarquables des Premieres
Nations, des Inuit et des Métis!

1009 Bd Laure, Sept-iles, QC G4R 059

1’.‘1:-?}'.'.2'-_';:’-:Ili'lbeli'r‘{-.;.é?‘,.f{?i'li Q

(418) 960-5600

1



- M
W' n

il

-

e - -

T,

-

UISNER POUR RASSEMBLER

P 4 'I

R <

Dans plusieurs communautés des Premieres Nations, cuisiner n'a
jamais été un simple acte quotidien. C'est un geste relationnel, un
langage silencieux, une maniére de prendre soin. Autour du feu,
du poéle ou de la table, la nourriture a toujours servi a rassembler
les corps, mais aussiles mémoires, les histoires et les générations.
Cuisiner, c’est nourrir bien plus que lI'estomac.

A l'approche des rassemblements, des fétes ou des moments
importants de la vie communautaire, la cuisine devient un espace
central. On s’y retrouve tét le matin, parfois la veille. Les gestes
se répéetent, souvent appris sans recette écrite, transmis par
l'observation, par la présence. Chaque plat raconte quelque chose
: le territoire, la saison, la famille.

La cuisine comme mémoire vivante

Avant l'arrivée des produits industriels et des épiceries modernes,
la cuisine autochtone reposait sur le savoir du territoire. Poissons
fumés, viandes séchées, petits fruits conservés, racines et plantes
médicinales : tout provenait de la terre et de I'eau. Ces pratiques
n'étaient pas seulement fonctionnelles, elles étaient culturelles.

Tshmishta-atamishkatin ume
nipaiamianan, tshima
rmishta-minuatamin kie tshima shuk”
minupanin Ume pipun.

Tepitra Poiracarinpriv. apoeti
_/ Eﬁ}'gﬁﬂﬂm’fwgp%mm’

Meilleurs veeux pour Moél, plein de joie
et une année remplie de bonheur

gt P _
Dreni [eps

B 8 «

R <

R < R

Aujourd’hui encore, préparer un ragodt de gibier, une bannique
Ou un poisson sur planche de bois, c'est faire revivre des gestes
anciens. Méme lorsque les ingrédients ont changé, l'intention
demeure : nourrir le groupe, partager ce qui est disponible, honorer
le don recu. La cuisine devient alors un acte de continuité, une
facon de dire que la culture est toujours vivante.

La table comme cercle

Dans plusieurs familles autochtones, la table ne suit pas toujours
les regles rigides. On s’assoit ou il y a de la place. Les enfants
circulent. Les conversations se croisent. On sert souvent plus que
nécessaire, par précaution, par générosité. Car la table est un
cercle : elle accueille ceux qui arrivent, méme a la derniere minute.

Cuisiner pour rassembler, c’est prévoir large. C'est s'assurer que
personne ne repartira le ventre vide. C'est aussi accepter que
la cuisine soit parfois bruyante, désordonnée, pleine de vie. Ce
désordre apparentestenréalité unsigne de santé communautaire.

dos Tiloz

b il b - b W




Nourrir le corps, apaiser l'esprit

La nourriture joue aussi un role essentiel dans la guérison.
Apres un deuil, lors d'une cérémonie, aprés une période difficile,
on cuisine. Non pas pour effacer la douleur, mais pour créer un
espace sécurisant. Offrir un plat chaud, c’est offrir une présence,
sans forcément trouver les mots justes.

Dans ce sens, cuisiner est un acte de soin. Il permet de ralentir,
de se recentrer, de faire quelqgue chose de concret quand
les émotions sont trop lourdes. Pour plusieurs personnes, se
retrouver en cuisine avec une tante, une grand-mere ou un ami
est parfois plus apaisant qu’'une longue discussion.

Transmission entre les générations

Lacuisine est'undesrares espacesoules générations se croisent
naturellement. Les enfants observent, posent des questions,
goltent. Les ainés corrigent un geste, racontent une anecdote,
expliguent pourguoi on fait les choses ainsi et pas autrement

Cette transmission n’est pas formelle. Elle se fait dans le quotidien,
dans la répétition. Elle permet aux plus jeunes de développer
une confiance, une autonomie, mais aussi un sentiment
d'appartenance. Apprendre a cuisiner un plat traditionnel, c’est
apprendre d'ou I'on vient.

Adapter sans se perdre

Cuisiner pour rassembler aujourd’hui implique aussi de s’'adapter.
Les réalités ont changé: allergies, choix alimentaires, acces inégal
aux aliments traditionnels. Pourtant, cette adaptation n'efface
pas I'essence de la cuisine autochtone. Elle la transforme.

Ajouter des ingrédients modernes a une recette ancienne, ce
n'est pas trahir la tradition. C'est la faire vivre dans le présent.
Ce qui compte, ce n'est pas la pureté d’'une recette, mais l'esprit
dans lequel elle est préparée : partage, respect, intention.

La cuisine comme acte politique

Sans toujours le nommer ainsi, cuisiner peut aussi étre un
acte politique. Choisir de valoriser les aliments du territoire, de
transmettre des recettes autochtones, de cuisiner en langue
ancestrale, c'est affirmer une identité. C'est refuser I'effacement.

Dans les rassemblements communautaires, les pow-wow, les
fétes locales, la cuisine joue un role central. Elle crée un espace
ol les gens se reconnaissent, ou les différences s’effacent le
temps d’'un repas. Elle rappelle que la communauté existe par les
liens qu’'elle entretient.

Se rassembler, encore et toujours

A une époque ou llisolement est de plus en plus présent, cuisiner
pour rassembler est un geste précieux. Il demande du temps, de
I'énergie, de la patience. Mais il offre en retour quelgue chose de
fondamental : le sentiment de faire partie d'un tout.

Cuisiner, c'est dire : « Tu es attendu. Tu as ta place. » Tant que ces
gestes existeront, tant que des mains se mettront a l'ouvrage
pour nourrir le groupe, les communautés continueront de se
renforcer, une bouchée a la fois.

De natre grande pamille o Lo valre.




LT TRRATERE AUTOCHTONE

Mupira-Uashteskun Bacon

L'amie de mon peéere

Moira-UashteskunBacon, écrivaineinnueoriginaire de Pekuakamiulnuatsh(Mashteuiatsh)
au Québec.

Paru récemment chez Editions Hannenorak et recommandé dans les sélections littéraires mettant
en valeur la littérature autochtone francophone.

L’amie de mon peére raconte I'histoire de Maria, une jeune fille qui passe I'été dans la communauté
de Pimitshuan avec son pére, Tom Basile, convaincue gu’il la déteste. Rapidement, elle croise
Kukuminash, une ainée mystérieuse, et fait I'expérience d’événements étranges — comme une
pluie de pollen inhabituelle — qui la propulsent dans une forme de voyage intérieur et temporel.
Elle se retrouve a cbtoyer son pere lorsqu’il était adolescent, a un moment charniére précédant
une tragédie qui a marqué la communauté et faconné son présent.

Le roman méle réalité et éléments oniriques pour explorer les themes du lien familial, de la mémoire,
du deuil, et des blessures transgénérationnelles. C'est une ceuvre puissante et poétique qui
illustre comment le passé continue de vivre dans le présent, et comment la compréhension de
I'un peut éclairer l'autre.

Pourquoi ce livre est populaire en 2025

Il a été recommandé par linitiative Je lis autochtone!, qui met de l'avant les ceuvres francophones
d’auteurs autochtones au Canada.

Il est 'un des romans récents les plus commentés en littérature autochtone francophone,
notamment parmi les jeunes lecteurs et les communautés autochtones, pour son traitement
sensible de l'identité et des relations familiales.

L'autrice Moira-Uashteskun Bacon est citée comme une voix émergente et significative dans la
littérature autochtone contemporaine en francais.

Tshimishta—atamishkatinan ume Nipaiamianan
mak Utshemitunan

Umeni Tshishe-minashtakana, ni]:vakushenitemn
tshetshi minuinniviek’, minuenimuiek’, mak minuatamek’
mamu tshikanishuauat ume ussi-pipun.

Ninan kassinu etashiat kaiatusseshiht,
tshipakushenimitinan tshetshi minu-nipaiamiaiek”
makK minu-utinamek’ ussi-pipun!

Nos meilleurs veeux pour Neél et le Nouvel An

En cette péricde des fetes, nous vous scuhaitons
une année pleine de santé, de benheur et de mements
précieux partagés avec les vetres.

De la part de toute |'équipe,
nous veus seuhaitons un Joyeux Neél et une trés benne année!

. Tshakapesh

‘ e tshokapesh.ca T .I INU-AIMUN = LANGUE | NMU-AITUN = C : | HEUTAMATUN —EDUCAT

e 4

r'."/ .\%‘n

-
-l

x\% :'



En 2025, Mandy Gull-Masty s'impose comme l'une des figures
autochtones les plus influentes du Canada. Originaire de la
communauté crie de Waswanipi, au Québec, elle incarne une
nouvelle génération de leaders autochtones capables de faire
le pont entre les réalités du terrain et les plus hautes spheres
décisionnelles du pays.

Son parcours est marqué par une série de premieres. Avant
d'entrer en politique fédérale, Mandy Gull-Masty est devenue
la premiere femme grande cheffe du Grand Conseil des Cris du
Québec, un rdle clé dans la défense des droits, du territoire et
de l'autonomie de Ia Nation crie. A ce poste, elle s'est distinguée
par une approche a la fois ferme et rassembleuse, mettant de
'avant le dialogue, la gouvernance responsable et la protection
des générations futures.

En 2025, son influence prend une dimension nationale lorsqu’elle
est élue députée fédérale dans la circonscription d’Abitibi-
Baie-James-Nunavik-Eeyou. Peu aprés, elle est nommée
ministre des Services aux Autochtones du Canada, devenant
ainsi la premiere personne autochtone a occuper ce poste
stratégique. Cette nomination margue un moment historique

: pour la premiere fois, une femme issue des Premieres Nations
se retrouve dlrectement responsable d'un ministére au coeur
des relations entre I'Etat canadien et les peuples autochtones.

A la téte de ce ministére, Mandy Gull-Masty hérite de dossiers

complexes : acces aux services essentiels, logement, santé,
protection de l'enfance, infrastructures et autodétermination.
Elle arrive toutefois avec une crédibilité unique. Elle connait de
I'intérieur les défis vécus dans les communautés, mais aussi leurs
forces, leurs solutions et leur capacité de gouvernance.

Son leadership repose sur une conviction claire : les politiques
autochtones ne peuvent plus étre élaborées sans les peuples
autochtones. Elle insiste sur la nécessité d'écouter les
communautés, de respecter les savoirs locaux et de soutenir
des solutions congues par et pour les Premieres Nations. Pour
plusieurs observateurs, sa présence au Conseil des ministres
contribue a changer le ton et la dynamique des discussions a
Ottawa.

Pour les Premieres Nations du Québec, Mandy Gull-Masty
représente bien plus gu'une ministre. Elle est un symbole de
représentation réelle, un rappel que les voix autochtones peuvent
— et doivent — occuper les espaces de pouvoir. Son parcours
inspire particulierement les femmes et les jeunes, en montrant
gu'il est possible de demeurer ancré dans son identité tout en
influencant les décisions nationales.

15



Minu nipaiamiak ashit tshikaishuat

Nous vous souhaitons du beau temps en famille

CONSTRUCT

TEhILIETH'I




